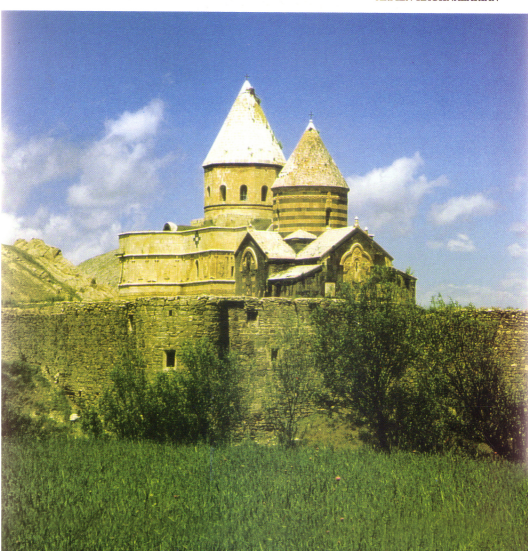
## ՍԲ. ԹԱԴԵՈՍ ԱՌԱՔԵԱԼԻ ԵԻ ՍԲ. ՍՏԵՓԱՆՈՍ ՆԱԽԱՎԿԱՅԻ ՎԱՆՔԵՐԸ

ԱՐՄԵՆ ՀԱԽՆԱԶԱՐՅԱՆ

## THE MONASTERIES OF ST. THADDEUS THE APOSTLE AND ST. STEPANNOS NAKHAVKA

ARMEN HAGHNAZARIAN



«Երկիր և մշակոյթ» կազմակերպութիւնը հիմնադուել է 1977 թ. Фш-

րիզում Գեղամ Գևոնեանի ջանքերով։

Կազմակերպութեան նպատակն է սփիւոքահայ երիտասարդների մասնակցութեամբ վերականգնել հայկական ճարտարապետութեան ժառանգութիւնները և դրա միջոցով ազգային պատկանելիութիւնը ամրացնել նրանց մէջ։ «Երկիր և մշակոյթ»-ի առաջին ծրագրերը ձեռներկեն Պարսկաստանի Ատրպատական նահանգներում գտնւող Մբ. Թադեոս Առաքեալի և Մբ. Մտեփանոս Նախավկայի վանքերում, ինչպես նաև Սուրիոյ Քեսաբի Մբ. Ստեփանոս եկեղեցում։

Հայաստանի հանրապետութիւնում աշխատանքները սկսել են 1988 թ. երկրաշարժից յետոյ և վերականգնւել Գոգարանի Սբ. Աստւա-ծածին եկեղեցին, Տաթևի Սբ. Մինաս եկեղեցին և Սաղմոսավանքի գեղեցկատեսիլ համալիրը։ Արցախում վերանորոգւել են Քարինտակ գիւ-

ղի մշակոյթի տունը, դպրոցն ու եկեղեցին:

Land and Culture Organisation was established in 1977 in Paris with

the effort of Gegham Gevonian.

The Organisation pursues the objective of engaging the Diaspora youth in the reconstruction of the Armenian architectural heritage in order to strengthen the feelings of national identity among them. The first projects of the Organisation have been initiated in the Monasteries of Saint Thaddeus and Saint Stepanos of Nakhavka, located in the Azerbaijani provinces of Iran, as well as in the Saint Stepanos Church in Kesab, Syria.

Following the earthquake in 1988 the Organisation extended its activities to Armenia proper. The Organisation has contributed to the reconstruction of the Virgin Mary Church in Gogaran. Repairs have been undertaken at the Saint Minas Church of Tatev and the Magnificent complex of Sagmosavank. In the Karintag village of Artsakh the cultural centre, the school and the church have been repaired with the engagement of the Organisation.



### Սբ. Թադէոս Առաքեալի վանք

Աշխարհագրական դիրքը։ Թադէոս առաքեալի վանքը գտնւում է Պատմական Հայաստանի Վասպուրական նահանգի Արտազ գաւառում, Մակու քաղաքից 23 կմ հեռաւորութեան վրայ (ուղիղ գծով), ծովի մակերևոյթից 1830 մ բարձրութեան վրայ։

Մովսէս Խորենացին այս գաւառը յիշում է Շաւարշական անւամբ։

Արտազ գաւառը իր տարածքով այսօր համապատասյսանում է Իրանի Արևմտեան Ատրպատական նահանգի Մակուի շրջանին, որը Փոքր Մասիս լեռան ստորոտից տարածւում է դէպի հարաւ-արևելք, մինչև Հեր (Խոյ) և Ձարևանդ (Մալմաստ) գաւառները։

Վանքի պատմութիւնը։ Թադէոս առաքեալի վանքի հիմնադրութիւնը հայկական աղբիւրների վկայութեամբ, վերաբերում է 40-41 թ. , երբ Քրիստոսի աշակերտներից Թադէոս և Բարդուղիմէոս առաքեալները քարոզչութեան նպատակով եկան Հայաստան։

Հայաստանում Արշակունի թագաւոր Սանատրուկն ու իր դուստր Սանդուխտը ընդունում են քրիստոնէութիւնը, սակայն կարճ ժամանակից լետոլ, քա-

# The Monastery of Thaddeus the Apostle

Geographic location. The Monastery is located in the Artaz District of Vaspourakan province of Historic Armenia, 23 kilometres away from the town of Maku, at 1830 metres above sea level. The Armenian historian Movses of Khoren the district names "Shavarshakan". The Artaz or Ake' district now corresponds to the Maku district of the Iranian province Azerbaidian of (Atrpatagan in Armenian), which extends from the Massis mountain (Lesser Ararat) to the south-east, up to Her and Zarehvand districts (today Khoy and Salmas).

Historic background.

According to Armenian sources the establishment of the Monastery relates to the years 40-41 AD, when the two disciples of Jesus Christ, Apostles St. Thaddeus and St. Bartholomew travelled to Armenia in order to preach Christianity. In Armenia the King Sanatroug and his daughter Sandoukht embraced Christianity but after a short period under the influence of political considerathe King renounced Christianity, reverting to the pagan religion and started to persecute

ղաքական պատճառներով Սանատրուկը վերադառնում է հեթանոսութեանը, և սկսում բրիստոնեաների հայածանքը, որին զոհ են գնում առաքեայները։ Թագաւորը չի խնալում նոյնիսկ իր հարազատ դուստր Սանդուխտ կոլսին, երբ նա մերժում է hon wwhwigh hnwdwnitini pnhumnütniphiühq. «...Uju Umնատրուկս նահատակեաց գԹադէոս առաքեայն եւ գօրորդն իւր զսուրբն Սանդուխտ ի Յարտաց եւ զսուրբն Քարդուդիմէոս ի Յաղբակ եւ զսուրբն Յուդայ 3nnuh...»:1

Հավատացեալները Թադէոս առաքեալի աճիւնը ամփոփում են նահատակութեան վայրում գտնւող ժայռին կից, իսկ Մանդուխտ կոյսին հողին են յանձնում մօտակայ բլրի բարձունքում:

Ըստ V դարի պատմիչների՝ Արտազ գաւառն ունեցել է առաջնորդական թեմ։ Առաջնորդներից յիշւում են Ձաքարիա վարդապետը, Ստեփան վարդապետը և նրան յաջորդած Իսրայէլ եպիսկոպոսը, բայց վանքի մասին որևէ տեղեկութիւն չկայ։ Յովհան Մամիկոնեանը հաստատում է, որ Արտազ գաւառում են Թադէոս առաքեալի նշխարները։²

V դարում Ավարայրի Վարդանանց պատերազմը նկարագրող Եղիշէ և Ղազար Փարպեցի պատմիչները այս վանքը չեն յիշատակում, ինչից կարելի է the Christians. St Thaddeus and St. Bartholomew succumbed to this persecution and were martyred. The King did not even spare his daughter – the Virgin Sandoukht, who refused to renounce her new faith. The followers of Christ buried the remains of St. Thaddeus in a grave near the place of his martyrdom and the body of Virgin Sandoukht was laid to rest on the top of a nearby hill.

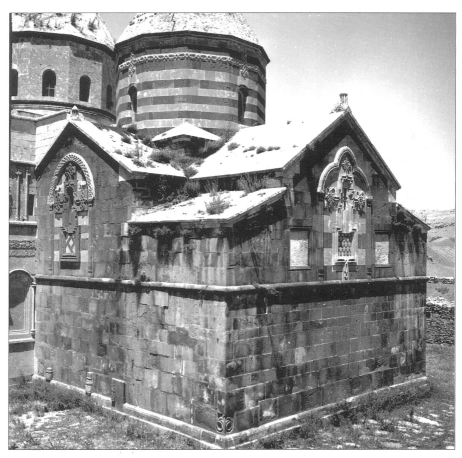
According to the 5th century historians, the district of Artaz has had its own diocese whose leaders, Fathers Zakarya and Stepan as well as Bishop Israel are named. However, there is no information regarding the Monastery itself.

Hovhan Mamikonian confirms that the remains of St. Thaddeus are located in the Artaz district of Vaspurakan.<sup>2</sup> The 5th century chroniclers Eghishe (Elishe) and Ghazar Parbetsi (Lazar of Parb) in their description of the battle of Avarair, known as the Vardanantz Battle. do not mention this Monastery. This implies that the believers, having kept the name of the Apostle Thaddeus in living memory and tradition, built the Monastery some centuries later, possibly on the foundations of an existing heathen temple.



եզրակացնել, որ ժողովուրդը աւանդաբար պահել է երկու նահատակների յիշատակը, իսկ Թադէոս առաքեալին նւիրւած նոյնանուն վանքը կառուցւել է դարեր յետոյ, հաւանաբար հեթանոսական տաճարի հիմքերի վրայ։

VIII դարի սկզբում՝ Յովհան Օձնեցի և Վահան Մամիկոնեան իշխանների օրոք, տեղի է ունենում Թադէոս առաքեայի և ՍանAt the beginning of the 8th century, during the reign of Princes Hovnan Odznetzi and Vahan Mamikonian, the remains of St. Thaddeus and Virgin Sandoukht were discovered.<sup>3</sup> St. Thaddeus is mentioned by Tovma Ardzrouni in the early part of the 10th century, more detailed information is given by S. Anetzi a century later. More detailed information about the Monastery can be found in the



դուխտ կոյսի գիւտ նշխարացը. «... Թաթէոս Առաքելուն եւ Մանդղտայ Կոյսին մարմինն ի Հայոց թվականին ճՀ (721) -ին գտվելի հրաշօք եւ զարմանալի բանիւք»:<sup>3</sup>

X դարի սկզբի դէպքերի առնչութեամբ Թովմա Արծրունին առաջին անգամ յիշում է Մբ. Թաղէի վանքը, որպէս եպիսկոպոսանիստ։ Դրանից մէկ դար յետոյ յաջորդում է Անեցու ավե-

Armenian literature and memoirs of various travellers from the 10th century onwards.

In 1247 The Catholicos of All Armenians Costanin Bardzerberdtsi decreed on the boundaries of the Monastery and its adjacent lands.<sup>4</sup> He subsequently sent presents to the Monastery in recognition of the honourable service of the Monks. Taking advantage of

լի ստոյգ տեղեկութիւնը։

X դարից մինչ մեր օրերը՝ հայ մատենագրութեան մէջ և տարբեր ուղեգրութիւններում, վանքի մասին աւելի մանրամասն տեղեկութիւններ են պահպանվել:

1247 թ. Ամենայն Հայոց կաբողիկոս Կոստանդին Ա Քարձրբերդցին գրութեամբ հաստատել էր առաջնորդանիստ (եպիսկոաոսանիստ) վանքի վիճակը (umhumuuth): 4 Phyu mnudti «... պատուաւոր վանորայս...»՝ կաթողիկոսը նաև ընծաներ էր ուղարկել վանքին։ Օգտւելով ժամանակի ընձեռած հնարաւորութիւնից կաթողիկոսը վանքի առաջնորzդ Յովսէփ վարդապետին ցուցաբերել էր անհրաժեշտ նիւթական օժանդակութիւն, որպէսցի վարդապետն իրականացներ նախրնթաց շրջանում թուրք-սելջուկների ու նաև վրացիների կողմից ավերւած վանքի վերաշինութեան գործը։

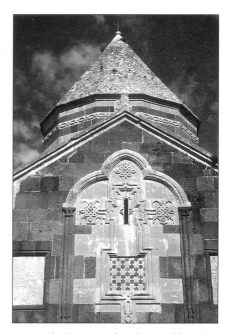
Մոնղոլ-թաթարական տիրապետութեան ժամանակ, վանքի վերաշինման աշխատանքներին ընթացք տալու համար, Յովսեփ վարդապետին անշուշտ անհրաժեշտ էր նաև նրանց բարեհածութիւնը, մանաւանդ որ թաթար զօրապետ Անագուրակ-Նուինի ամառանոցային նստավայրն էլ գտնվում էր վանքին շատ մօտ։ Ուստի վանահայրը ներկայանում է զօրապետին, ստանում ակնկալած բարեհաժութիւնն ու լծւում աշխատանքիւ5

the favourable conditions of peace the Catholicos has also rendered financial assistance to Father Superior Hovsep in order to contribute to the repairs of the earlier damages inflicted on Monastery by the Selucide Turks and the Georgians. In order to continue the repairs during the rule of the Moguls, Father Hovsep seeks Commander the favour of Anagurak Nouin. Such favour was of particular importance as the summer residence of the Mogul Commander was located in the vicinity of the Monastery. With favour granted. Father such Hovsep dedicates himself entirely to the completion of the repair works.5

importance of Monastery is further underlined by the fact that in 1285 Levon III, the Armenian King of Cilicia, who had travelled to Atropatene for negotiations with the Mogul Arghun visited the Monastery accompanied by Thoros Philosopher, whose head at the time was Bishop Der Diratzu.6 With its restoration the Monastery renewed its intellectual activities as well. Regretfully only few of the manuscripts from the Monastery have survived to our times. The oldest among them is a manuscript created by writer Restakesi in



Տեղի կարևորութիւնը, որպէս կրօնական ուխտատեղի, ընդգծւում է նաև այն փաստով, որ 1285 թ. Կիլիկիոլ Հայոց թագաւոր Լևոն Գ-ն, մոնդոլ Արդուն խանի հետ քաղաքական բանակցութիւնների նպատակով դէպի Ատրպատական կատարած ճամփորդութեան ժամանակ, Թորոս փիլիսոփայի ընկերակցութեամբ այցելում է Թադէոսի վանք, որի առաջնորդն էր Shnugni եպիսկոպոսը:6 Stn Միաբանութեան վերահաստատմամբ բնականաբար վերականգնւում է նաև վանքի մշակութային գործունէութիւնը։ Ցավոք, վանքում ստեղծւած միայն հատուկենտ ձեռագրեր փրկւել ու մեզ հասել։ Դրանցից



around 1315, at the time of leadership of Father Superior Zakaria.<sup>7</sup>

Under more than two centuries of Mogul rule the Monastery was destroyed many times and was heavily taxed. The earthquake of the year 1319 completely ruined the Monastery, where 75 of the monks also perished. Chamchian writes, "there was a great quake which destroyed the Monastery and the Church as well as many houses".8

The work of reconstructing the Monastery took ten years and the reconstruction was completed in 1329. Inscriptions about this հնագոյնն է Արտազի առաջնորդ Չաքարիայի վանահայրութեան շրջանում 1315 թ. գրիչ Ռստակեսի հեղինակած «Ներսիսի Շնորհալւոյ Մեկնութիւն Սաղմոսաց»-ը։

Նոյն Չաքարիայի առաջնորդութեան ժամանակ, 1319 թ. տեղի ունեցաւ Արտացի ուժեղ երկրաշարժո։ Վանահայոր լծւում է վերաշինութեան գործին. «Ի ՉԿԸ թվին եղեւ ահագին շարժ լարեւելս. եւ գԹադէոս առաքելուն վանքն եւ գեկեղեցին կործանեաց՝ եւ գտունսն փլուց եւ ՀԵ ոգի եսպան, գոր դարձեալ վերստին շինեաց ցեկեղեցին եւ զվանքն տէր Ձաքարէ...»:8 Ա2խատանքները տևում են 10 տարի և ավարտւում 1329 թ.։ Այս աշխատանքների մասին վկալող արձանագրութիւնը գտնւում է եկեղեցու ներսի հիւսիսային պատին:

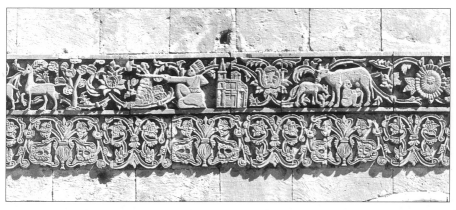
1340 թ. Մեսրոպ վարդապետ Արտագեգին միաբանութեան համար հրգևոր ուսմունքի բարձրագոյն լսարան է բացում և շնորհիւ իր ձեռք բերած համբավի՝ 1359 թ. ընտրւում է Ամենայն Հայոց կաթողիկոս։ Մինչև XII դարի երկրորդ կէսը, վանքն ուհամեմատաբար նենում է բարւոք վիճակ։ Չաքարիա վարդապետի օրոք վերանորոգւում են վանքի լարակից շէնքերն, իսկ ժամատունը նոր ծածկ է ստանում, բացւում է դէպի Մակու տանող ճանապարհը։

1515 թ. Ձաքարիան ընտր-

reconstruction work appear on the interior northern wall of the church.

1340 In Father Mesrop Artazetsi inaugurated an institution of higher theological education and because of it became so famous that in 1359 he was elected as the Catholicos of Armenians. Until the second part of the 17th century the Monastery enjoyed relative prosperity. During the stewardship of Father Zakaria the buildings adjacent to Monastery were renovated and the church roof was rebuilt and the road leading to the town of Maku was opened. In 1515 Father Zakaria . was elected as the Catholicos of all Armenians.

Turkish-Persian The wars started and in 1603 Shah Abbas the Great of Persia forcefully uprooted hundreds of thousands of the Armenians of Nakhidjevan and drove them to New Djulfa near Isfahan. During this period the Monastery was time and again vandalised and plundered. In 1650 Bishop Mkrtich in spite of his financial difficulties, repaired the church and his successor, Isahak of Maku, repaired the Monastery fortifications in 1664. Considerable repairs were further undertaken in the years 1679-1685. Father Sarkis



ւում է Ամենայն Հայոց կաթողիկոս։ Սկսւում են թուրք-պարսկական երկարատև պատերացմներր։ 1604 թ. Իրանի Շահ Աբբաս puguinnn, hunhin hugunuinn հայերի Նախիջևանից և Ջուղալից բոնագարթեցնում է Պարսկաստան։ Այդ տարիներին վանքր, բազմիցս աւերւում ու կոդոպտւում է, այնպէս, որ 1650 թ. Մկրտիչ եպիսկոպոսը, հակառակ տնտեսական նեղ պայմաններին նորոգում է եկեղեցին, իսկ իր լաջորդը՝ Իսահակ Մակուեզին՝ 1664 թ. վանքի պարիսպներր։ Նորոգչական նշանակայից աշխատանքներ են կատարւում նաև 1679-85 թթ. «Շինեցուցանեմք զգաւիթն սուրբ եւ գջրաղացն ամբարով սրբատաշ քարիւ եւ այլ շինուածք եւս։ Եւ զսուրբ տաճարն սաիտակացեալ տեսանեմ աչօք եւ ապա մարմնոլ եւ արեան ճաշակման արժանացեալ մեռանիմ...»:9

Սարգիս Կաֆայեցի վանահայրը 1692 թ. վերստին նորոKafayetzi undertook further repair work in the church, the southern, partly western and northern monastic cells were also repaired. He also enlarged the utilities and fortified the walls of the Monastery. These works were carried out during the years 1692-1694.

The Monastery suffered new damages as a result of the earthquake in 1696, though fortunately there were no human losses.10 Further damages were inflicted during the renewed Turkish-Persian wars of 1734. A water mill with adjacent granary were erected in 1787, the spring well was repaired in 1793. The wooden cross was replaced by one made of stone in 1794. In 1819 Father Superior Simeon Bznouni, after obtaining permission from the Persian Viceroy Abbas Mirza removed the western fazade of the

գում է եկեղեցին և հարաւային կողմի խցերը, նաև ընդարձակում է վանքի տնտեսական բաժինն ու ամրացնում վանքի պարիսպները, 1693 թ. տնտեսատունը, 1694 թ. սեղանատունը և արևմտեան ու հիւսիսակողմի կսցերի կէսը:

1696 թ. վանքը վնասւեց երկրաշարժից. «... սուրբ Թադէոս առաքելոյ պարիսպն հանդերձ նորակերտ խցերօքն բլաւ եւ Կաթուղիկէն յարեւելեայ կուսէ պատառեցաւ եւ Վանից գեղն այլ բլաւ, բայց մարդոյ վնաս ոչ արար»:<sup>10</sup>

1734 թ. վերսկսւած թուրքպարսկական պատերազմները նորից մեծ վնասներ են հասցնում վանքին և միաբանութեանը։

1787 թ. կառուցւում է ջրաղացը՝ ամբարով հանդերձ, իսկ 1793 թ. նորոգւում է աղբիւրը։

1794 թ. փայտեայ խաչկալը փոխարինւում է քարա*շ*էնով։

1819 թ. վանահայր Սիմէոն Բզնունին՝ Պարսից փոխարքայ Աբբաս Միրզայի հովանաւորութեամբ, քանդել է տալիս եկեղեցու արևմտեան ճակատն ու ձեռնարկում նրան միացած նոր եկեղեցու կառուցումը ճերմակ քարերով։ Շինարարութիւնը տեռւմ է մինչև 1820 թ.՝ անաւարտ թողնելով միայն զանգակատունն ու աբսիդների տանիքի լրացուցիչ մասերը։

1827 թ. աւարտւում է ռուսպարսկական պատերազմը և

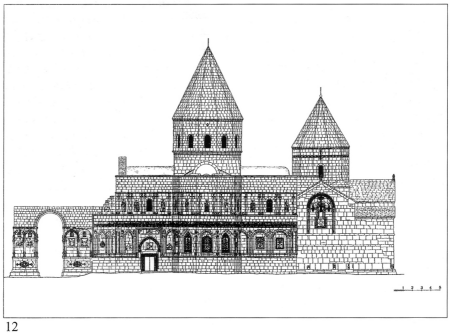


church and built an adjoining church with white stones. By 1820 the church was complete and only the belfry and the roof of the apses were not completed.

In 1827, as a result of the Treaty of Turkomanachai, the territories of the Monasery were left inside Persia. Subsequently more than 40,000 Armenians of the Atrpatagan (Azerbaijan) district abandoned their ancestral homes and moved to the north of the Araxes River, into the Russian held territories. The 80 Armenian villages around the town of Maku, some of which belonged to the Monastery were left derelict.

Stripped of its income, the Monastery of St. Thaddeus and the Monastery of St. Stepannos (which was in the same predicament) were merged in 1841 with the approval of Holy Echmiadzin. They came





համաձայն Թուրքմենչայի դաշնագրի, Ատրպատականից ավելի քան 40.000 հայեր թողնում են իրենց պապենական տունն ու անցնում սահման դարձած Արաքս գետը։ Դատարկւում են նաև Մակու քաղաքի շրջակայ համարեա 80 գիւղերը, որոնց մի մասը վանքապատկան էր։

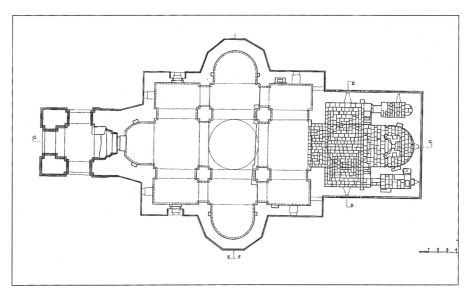
Եկամտի կարևոր աղբիւրից կտրւելով՝ 1841 թ. Մայր Աթոռ Սուրբ Էջմիածնի համաձայնութեամբ, երկու վանքերի՝ Թադէոս առաքեալի և Ստեփանոս Նախավկայի առաջնորդարանները միատեղւելով հիմնում են Ատրպատականի Հայոց Թեմը՝ կենտրոն ունենալով Թաւրիզը։

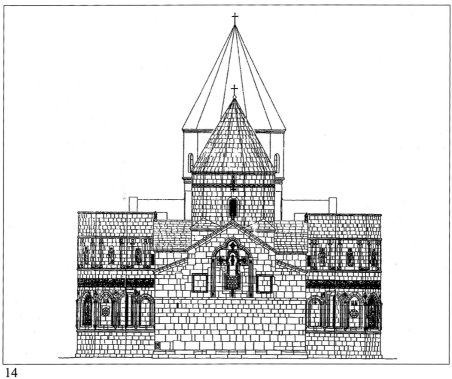
XIX դարավերջից մինչև Առաջին Աշխարհամարտը, այս վանքը «Մենաւորի վանք» ծածկանունով, դառնում է հայ յեղափոխական զինատար խմբերի՝ Վասպուրական տանող կարևոր փոխադրավայրը։

1918 թ. յունիս ամսին, Օսմանեան բանակները, Մակուի իսանի զինւորներն ու հազարների հասնող քուրդ խուժանը շրջապատում են վանքը։ Մի քանի գիւղերի հայութիւնը, ապաւինած վանքի պարիսպներին 33 օր դիմադրում է, սակայն զինամթերքի սպառման պատճառով, յուլիսի 2-ին թշնամին ներս է մտնում, կոտորում ժողովրդին, կանանց ու երեխաների մի մասը գերի տանում։ Թալանւում է եկեղեցին և իր գաղտնարանը, այդ թւում վանքի խորհրդանիշը՝ under the jurisdiction of the Diocese of Atrpatagan, having its centre in the city of Tabriz.

Between the end of the 19th century and the beginning of the World War One, the Monastery was known under its pseudonym "The Lonely Monastery", for it served as an underground transit point for the armed Armenian irregulars on their way Vaspourakan. In June 1918 the Ottoman regulars joined by the soldiers of the Khan of Maku as well as the Kurdish hoards surrounded the Monastery, where the Armenian population of the surrounding villages had found refuge. The Armenians defended themselves for 33 days, until their ammunition ran out and on July the 2nd the Turks breached the fortifications. A wholesale massacre of the defendants followed, with a

few women and children being spared, who were taken into slavery. The Church and its treasury were pillaged and the important symbol of the Monastery, the right hand of St. Thaddeus went missing. After the War some Armenian families from the surrounding villages, who had miraculously survived the genocide returned to the Monastery and lived in the cells until 1946, when they were repatriated to Armenia.





Թադէոս առաքեալի Աջը։

Կոտորածից հրաշքով փրկւած մի քանի գիւղացի ընտանիքներ, վերադառնում են և բնակւում վանքի խցերում մինչև 1946 թ., երբ ներգաղթում են Հայաստան։

Վանքի վերջին վանահայրը՝ վարդապետ Քաջբերունի Պետրոս Ղազարեանը փոխադրւում է Թաւրիզ և վախճանւում է 1948 թ.:

1954 թ. Ատրպատականի Հայոց Առաջնորդարանը, լույիս ամսի վերջին՝ Սբ. Թարէոս առաքեայի տօնին, ուխտագնացութիւն է կազմակերպում դէպի վանք, ինչը խթան եղաւ 1969-1970 թ. վերսկսելու շէնքերի վերանորոգութիւնը։ Աշխատանքները կատարւում են Պարսկաստանի պետական՝ «Միրասէ Ֆարհանգի» (Մշակոյթի ժառանգութիւն) հաստատութեան կողմից։ Տնտեսականի մի մասը յատկացնում էր Փարիզում հաստատւած «Երկիր և Մշակոլթ» կազմակերպութիւնը։ 1976 թ. ամենուրէք արծարծւում է վանքի կարևորութիւնն ու շէնքերի վերանորոգման անհրաժեշտութիւնը։

1988 թ -ից ի վեր վանքերին վերահասու միջթեմական յանձնախումբը և «Միրասէ Ֆարհանգին» միատեղ տնօրինում են վանքի վերանորոգման աշխատանքները։

Վանքի ճարտարապետութիւնը։ Վանքը պարսպաThe last Father Superior of the Monastery, Father Kajberouni Petros Ghazarian moved to Tabriz, where he died in 1948.

In 1954. the Armenian Diocese of Atrpatagan arranged the first pilgrimage to St. Thaddeus Monastery, which took place during the Saints name day at the end of the month of July. This pilgrimage acted as the starting point for the renovation of the Monastery in 1969-70. The repairs were carried out under the supervision of the Iranian Governmental organisation of "Mirase Farhangi" (Cultural Heritage). Part of the funds for the renovation work were provided by the Paris based Land and Culture Organisation (Organization Terre et Culture), who as of 1976 started its relentless campaign concerning the importance of the Monastery and the need for the reconstruction. work.

From 1988 onwards, the "Mirase Farhangi" and the Armenian Diocesan Committee appointed for the supervision of the reconstruction work, are jointly managing the reconstruction and repair work in the Monastery.

**The Architecture.** The Monastery is surrounded by fortifications, having eight round towers

պատ է, և անկիւնները ամրացւած են ութ բոլորաձև աշտարակներով։

Վանքի համալիրը բաժանւած է երկու մասերի՝ եկեղեցին և վանականների խցերը, ապա տնտեսական բաժինը՝ ձիթհան, խոհանոց և շտեմարաններ։

1319 թ. երկրաշարժից յետոյ մայր եկեղեցին վերակառուցւել է սրբատաշ մուգ բազալտ քարով։ Եկեղեցին դրսից ուղղանկիւն, ներսից խաչաձև կենտրոնագմբեթ սրահ է՝ աւագ խորանով և կից երկու աւանդատնով։ Եկեղեցու ուղղահայեացութիւնը շեշտում են 12 նիստանի թմբուկն ու վեղարը։

Եկեղեցին ընդլայնելու նպատակով՝ 1819 թ. քանդում են շէնքի ժամատունն ու եկեղեցու արևմտեան ճակատը և Էջմիածնի տաճարին յար և նման քառամութ եկեղեցի կառուցելով, միացնում եղած եկեղեցուն։ Այս շէնքը ևս ունի 12 նիստանի թմբուկ ու վեղար։ Կառուցւել է ճերմակ քարով, որը բերել են Կրրխ-Բույաղ գիւղի մօտի հանքավայրից։ Անաւարտ են մնացել եկեղեցու արևմուտքում գտնւող զանգակատունն ու խորանների ծածկերը։

Որքան զուսպ է Մբ. Թադէոսի հին եկեղեցու արտաքինը, այնքան ճոխ է նոր կամ ճերմակ եկեղեցին իր զարդաքանդակներով, որոնք կարելի է at its corners. The complex is divided into two sections, one part includes the Church and the cells, and the other part has the service area as well as the oil press, the kitchen and the stores.

After the earthquake of 1319 the church has been reconstructed with finely finished dark basalt slabs. The exterior of the church is rectangular but the interior is cross-shaped, with a central dome and the main altar flanked on both sides with vestries. The vertical aspect of the church is accentuated by the drum, supported with 12 columns and topped with the conical capped dome.

In order to expand the church, the western wall of the church and the belfry were demolished in 1819 and were replaced with another church, the replica of Holy Echmiadzin, connected to the old church. This new church too has a drum with 12 supporting columns and a conical dome, but is constructed with white stones, brought from a quarry near the village of Kurch-Bulakh. Only the belfry to the west of the church and the roof of the apses are left incomplete.

In contrast with the sombre and simple exterior of the old church, the new white church has

մասերի բաժանել։ 5nnu Ներքևում` կամարակապ որմնասիւներով շրրջանցւած պատի բաժանումները զարդարւած են մեծ մասամբ խաչի և կենաց ծառի որմնաքանդակներով։ Այնուհետև , դէպի վեր՝ եկեղեցին շրջանցում են երկու gunnugouhlith, nnnlighg wռաջինը ցուտ բուսական է, իսկ երկրորդում կան առասպելներից և աշխարհիկ կյանքից քաղած պատկերներ։ Քիւերով սահմանափակւող լաջորդ մասում սոբերի բարձրաբանդակներն են՝ իրարից որմնասիւներով բաժանւած։ Կառոլզո երիզող վերջին մասը միւսների համեմատ պարզ է և աւարտւում է քիւով։

Մբ. Թադէոսի ճերմակ եկեղեցու զարդաքանդակներում կարելի է տեսնել նաև պարսկական Սաֆաւի շրջանի ճարտարապետութեան որոշ մանրամասներ, յատկապէս նկատելի է նաև X դարասկզբին կառուցւած Աղթամարի Մբ. Խաչ տաճարի ազդեցութիւնը։

Վանքից դէպի հիւսիս՝ բարձունքին, երկու կանգուն և մի աւերակ մատուռներ կան, որոնցից՝ ժայռին կից կիսակլոր գմբեթով մատուռը՝ Սբ. Նահատակաց և ավելի փոքրը՝ Սբ. Աստւածածին է կոչւում։

Վանքին մօտ, ժամանակին հայաբնակ Ղարաքիլիսա գիւղում, կանգուն է մնացել փոքր եկեղեցին, իսկ աւելի հեռու՝ վան-

elaborate decorative carvings on the exterior. These can be divided into four categories. At the lower lever, the sections of the walls, surrounded by arched columns are mainly decorated with Khachkars (stone-crosses) and "tree of life" carvings. Further up the church has two belts of carvings, one purely with botanical designs & the other with carvings depicting daily life and scenes from mythology. At the next level, separated with cornices, stand the figures of the saints, separated by wall columns. The uppermost part is relatively simple and ends with yet another cornice.

The influence of the Islamic Safavid architecture can be noted in some of the details of the carvings of the white church. Here the influence of the carvings of the 10th century Holy Cross Cathedral of Aghtamar Monastery near Van is particularly noticeable.

To the north of the Monastery, on a hill there stand two chapels, together with the ruin of the third one. The chapel next to the rock with a semicircular dome is called the Holy Martyr and the other, smaller one is called Holy Mother of God. Near the Monastery, in the once Armenian village of Gharakilisse (in Turkish - the Black Church) the small village church is still intact. To the south

քի հարաւում, բլրի գագաթին է նստած նշանաւոր Up. Uանդուխտ կոյսի մատուռը։ of the Monastery, on the top of a hill stands the famous Chapel of "Virgin Sandoukht".

- 1 «Մանր ժամանակագրութիւններ», հատոր Ք, Երևան, 1956, էջ 314:
- 2 Հովհան Մամիկոնյան, Տարոնի պատմութիւն, Երևան, 1989, էջ 32:
- 3 «Մանր ժամանակագրութիւններ», հատոր Ա, Երևան, 1951, էջ 203:
- 4 Կիրակոս Գանձակեցի, Պատմութիւն Հայոց, Երևան, 1961, էջ 311:
- 5 Կիրակոս Գանձակեցի, Պատմութիւն Հայոց, Երևան, 1961, էջ 311:
- 6 Ոսկեան, Հ. Վասպուրական Վանի վանքերը,Վիեննա,1942, հատոր Բ, էջ 470:
- 7 «ԺԴ դարի հայերեն Ձեռագրերի հիշատակարաններ», Երևան, 1950, էջ 114:
- 8 Սամուէլի քահանայի Անեցւոյ հաւաքմունք ի գրոց պատմագրաց, Վաղարշապատ, 1893, էջ 157:
- 9 «Մանր ժամանակագրութիւններ», հատոր Ա, Երևան, էջ 309։
- 10 Նշվ. աշխ., էջ 284:

- 1"Manr Zhamanakagroutunner", Volum II, Yerevan, 1956, p. 314
- 2 Hovhan Mamikonian, "History of Taron", Yerevan, 1989, p. 32
- 3 "Manr Zhamanakagroutunner", Volum I, Yerevan, 1951, p. 203
- 4 Kirakos Gandzaketsi, "The Armenian History", Yerevan, 1961, p. 311
- 5 Kirakos Gandzaketsi, "The Armenian History", Yerevan, 1961, p. 311
- 6 H. Voskean, "The Monastries of Vaspourakan - Van", Volume II, Vienna, 1942, p. 470
- 7 "Register of Armenian Manuscripts of the XIV century", Yerevan, 1950, p. 114
- 8. "Historical records collected by Father Samvel of Ani", Vagarshapat, 1893, p. 157
- 9. "Manr Zhamanakagrunner", Volume I, Yerevan, 1951, p. 309 10. *ibid*, p. 284

### Սբ. Ստեփանոս Նախավկայի վանք Մաղարդայ վանք, Դարաշամբի կամ Շամբի վանք

**Աշխարհագրական դիրքը։** Վանքը գտնւում է Պատմական Հայաստանի Վասպուրական նահանգում, այժմ՝ Իրանի Ատրպատական նահանգի հիւսիսում, Ջուլֆա քաղաքից շուրջ 18 կմ արևմուտք, Արաքս գետին ուղղահայեաց մի ձորակում։

Վանքը կառուցւած է Մաղարդայ լեռան ստորոտին, բարձրադիր և ծառապատ վայրում։ Վանքից դէպի հիւսիս՝ Արաքս գետի մյուս ափին, բարձրանում են Գողթնի չոր և ժայ-

ռոտ լեռները։

Ջուլֆայից դէպի վանք տանող ճամփի ձախ կողմում գտնւում է Մբ. Անդրէորդու մատուռը։ Արաքս գետի միւս ափին, Հին Ջուղայի գերեզմանատունն է՝ հարիւրաւոր մարդահասակ խաչքարերով, որը որպէս ճարտարապետական ամբողջութիւն՝ համարւում է ուշ միջնադարի հայ քարարւեստի եզակի նմուշը։

Վանքին մօտ՝ 3 կմ արևմուտք, այնտեղ, ուր Տղմուտ (Աքչայ) գետը թափւում է Արաքս գետը, Դարաշամբ գիւղի աւերակներն են, որտեղ միայն կանգուն է մնացել XVII-XVIII դ.

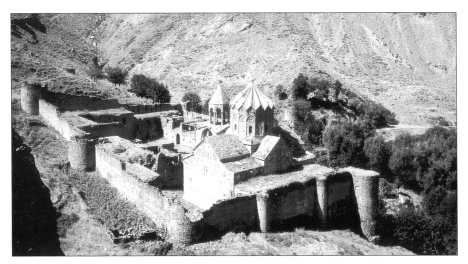
պատկանող եկեղեցին։

**Վանքի պատմութիւնը։** Ստեփանոս Նախավկայ վանքի

#### The Monastery of Saint Stepannos Nakhavka, also known as the Monastery of Maghard or Monastery of Darashamb

Geographic location. The Monastery is located in the Vaspourakan province of Historic Armenia, which today lies in the north of the Iranian province of Azerbaidjan, (Atrpatagan in Armenian). It is located 18 kilometres to the West of the town of Julfa on a slope leading towards the river Arax.

The Monastery was built on the foothills of the Maghard mountain, on a hill covered with trees. On the North of the monastery across the Arax river rises the rocky and arid mountain range of Goghtan. The chapel of Saint Andre' the Son lies on the left side of the road leading from Julfa to the Monastery. The Armenian cemetery of Old Julfa, with hundreds of old and unique Khachkars (Cross stones) which are as tall as a man, lies on the northern bank of Arax river across Monastery. The architecture of this cemetery as a whole is considered as a unique example of late medieval Armenian stonemasonry. A church built in the 17th or 18th century is the only structure still standing where the village of Darachamb once was. The village of was located three kilometres to



հիմնադրման թւականը յայտնի չէ։ Ըստ աւանդութեան՝ վանքի հիմնադիրը Բարդուղիմէոս առաքեալն է եղել, որը քարոզչական աշխատանք է տարել Նախիջևանում, ապա Վասպուրականի Աղբակ գաւառում, ուր և նահատակւել է։

Ստեփանոս Նախավկա վանքի անւան առաջին լիշատակութիւններից մէկը 966 թ-ից է։ Դա վանքում գտնւած, բայց լետոլ Սբ. Էջմիածին փոխադրւած, ապակեալ խաչի ւանդանին փորագուած երկաթագիր մի արձանագրութիւն է. «3h2wmwh սուրբ է humsu Յովհաննես Թագավորին Հայոց եւ կողակցին Շուշան տիկնոշ և որդուն Աշոտ թագաւորին։ Բազում գօրօք եկի սուրբ ուխտս, եդու Շամբալ ջաղացներն, Երասխի նաւն, Աստապատու հողն՝ սուրբ Նախավկային, լիշատակ the West of the Monastery, where the river Tghmut (now called Akchay) and Arax merge.

Historic background. The exact date of establishment of the Monastery is known. not According tradition the to Monastery was established by the Apostle Bartholomew himself, who was preaching in the town of Nakhichevan, then located in the Aghbak district of Vaspourakan province of Armenia. He was subsequently martyred in the same town. Later on another monastery was actually constructed on the very spot where St Bartholomew was martyred and which bears his name. This was located in the "Valley of the Armenians" (Hayots Dzor) located in Aghbak province.

One of the first written records about the Monastery is dated 966. It is an inscription from the

մեզ եւ ծնողաց մերոց, թվին ՆԺԵ (966)»:1

976 թ. Խաչիկ Արշարունի Կաթողիկոսի կոնդակում Բարդուղոմէոս առաքեալը յիշւում է որպէս վանքի հիմնադիր, այդտեղ նաև հաստատւում են հարկատու կալւածների սահմանները։²

Նոյն թւականին է պատկանում Աշոտ Ողորմած Բագրատունի թագաւորի նւիրագիրը, ուր յիշւում են նաև Մաղարդայ

վանքի թեմերը։

981թ. Աշոտ Ողորմած թագաւորի դուստր Հոիփսիմէի կտակագիրը հաստատում է, որ վանքի երեք տաճարները՝ Մբ. Աստուածածինը, Մբ.Գէորգն ու Մբ. Թադէոսը խախտւած էին, և իր հօր հրամանով վերակառուցյում են:

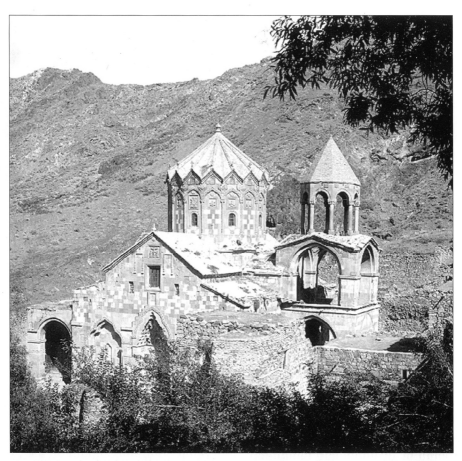
XI դ. սելջուկների տիրապետութեան շրջանում, վանքին վերաբերող տւեալները պակասում են, մինչև որ Մտեփանոս Օրբելեանը նկարագրում է 1143 թ. վանքում ծաւալած գործունէութիւնն ու յիշատակում վանահօր՝ Տէր Բարսեղի անունը։

Պատմական աղբիւրներում մի քանի անգամ յիշւում է վանքի ձեռագրատունն ու գրադարանը։ Այսօր Էջմիածնում է գտնւում Ստեփանոս Նախավկայ վանքի 1178 թ. արձանագրութեամբ փղոսկրէ կողով Աւետարանը։

Մոնղոլների տիրապետութեան և յետագայ շրջանում՝ XIII-XV դ., վանքին վերաբերող տեղեկութիւնները պակասում են։ Monastery, which later served as a socle for a glass cross in memory of Shushan and her son King Ashot.1 The Holy Cross was later moved to St Etchmiadzin. In an encyclical by the Catholicos Khachik Ardzrouni in the year 976 the Apostle Bartholomew is mentioned to be the founder of the Monastery. Therein are also specified the land boundaries and the tax status of the Monastery.2 About King Ashot the same time Bagratouni the Merciful issued a dedicatory epistle where the dioceses of the Maghard Monastery are mentioned.

The Last Will and Testament of King Ashot's daughter, written in 981 mentions the churches of St Mary Mother of God, St. George and St. Stepannos, which were reconstructed according to the royal decree issued by her father.

During the 11th century Seljuk rule information about the monastery is scarce. In 1143 how-Stephan Orbelian gave ever. details of the activities within the Monastery and mentions by name Ter Barsegh (Basil) as the Father Superior of the Monastery. Later the scribe Michael the Syrian confirms this. On other occasions historical sources mention the depository of manuscripts and library of the Monastery. An ivory-backed gospel bearing the date 1178 together with the inscription of Stepannos "Monastery of Nakhavka" today can be found in



1270թ. Վարդան Քարձրբերդցու աշխատութեան մէջ յիշւում է մենաստանը, ապա 1330 թ. վերաբերող մոնղոլ Աբու Սաիդ իլխանի հրովարտակը, որտեղ ներկայացւած են վանքապատկան կալւածները:<sup>3</sup>

Այսուհետ մեզ հասած ձեռագրերը, կոնդակներն ու նամակները առանց մեծ ընդհատումների տալիս են XV դ-ից մինչև այսօր վանքի շարունաthe library of Holy Etchmiadzin.

There is a continuous scarcity information about of -Monastery during the Mongol rule in Armenia (13th to 15th centuries). In 1270 Vardan Bardzrabertsi mention Monastery in one of his studies. In the year 1330 in a decree issued by the Mongol ruler Abu Said Il-Khani the Monastery land holdings are confirmed.3 Thereafter manuկական պատմութիւնը։

Գրիգոր Ակնեցին 1427 թ. յիշում է վանքն ու այն կոչում «Նշանաւոր»։ XV-XVI դարերից Երևանի Մատենադարանում, ինչպէս նաև Նոր Ջուղայի գրադարանում պահւում են Ստեփանոս Նախավկայի վանքում գուած բազմաթիւ ձեռագրեր, որոնք վկայում են վանքի համեմատաբար ծաղկուն վիճակն ու այնտեղի հոգևոր-մշակութային գործունէութիւնը :4

XVII դարի թուրք-պարսկական երկարատև պատերազմերն ու Նախիջևանի հայութեան բռնագաղթը դէպի Պարսկաստան՝ վանքին զրկում են իր հայատացեալ ու հարկատու ժողովրդից և տնտեսական ծանր

վիճակ ստեղծում։

Մելքիսեթ կաթողիկոսի 1614 թ. կոնդակը, ինչպես նաև Մովսես կաթողիկոսի 1631 թ. գրութիւնները վանքին դրամահաւաքի իրաւունք են տալիս, և յորդորում են ժողովրդին իրենց օժանդակութիւնը չխնայել՝ կանգուն պահելու այս կարևոր հոգևոր կենտրոնը։

1633 թ. Յակոբ Ջուղայեցին նշանակւում է վանքի վանա-

hայր։՝

Ըստ XVII դարի պատմագիր Առաքել Դաւրիժեցու՝ վանքն այնքան խարխուլ վիճակում էր, որ Յակոբ Ջուղայեցին ստիպւած հիմնովին վերակառուցում է եկեղեցին ու նորոգում համալիրի տարբեր մասերը և հեռւում

scripts, encyclicals and epistles give us, without notable interruption, the continuous historical picture of the Monastery from the 15th century to our times.

In 1427 Grigor Aknetsi mentions the Monastery with its three churches and qualifies them as "famous". The Yerevan Manuscript Depository (Matenadaran) as well as the New Julfa library have many manuscripts produced in the Monastery of St. Stepannos Nakhavka dating from the

Dating from the 15th and 16th centuries. These testify to a monastic environment where the intellectual and spiritual activities were earnestly pursued.<sup>4</sup>

As a result of the lengthy hostilities between the Ottoman Empire and Persia and the subsequent forced resettlement of Nakhichevan Armenians in Persia during the 17th century the Monastery faced serious financial problems. An encyclical dated 1614 by Melikset Catholicos and an epistle dated 1631 issued by Catholicos Movses III Tatevatsi formally give authority to the Monastery to raise funds from the faithful for the preservation of the spiritual centre.

In 1633 Hagop Jughayetsi was installed as the Father Superior of the Monastery. According to the 17th century historian Arakel Davrizhetsi the Monastery build-



գտնւող ակից ջուրը խողովակներով հասցնում վանքին։

Շինարարական այս աշխատանքները տևում են 12 տարի, որին առնչւող հակիրճ արձանագրութիւնը պահպանւած է եկեղեցու արևելեան պատի հիւսիսային անկիւնում. ԹԻԻՆ ՌՂԲ (1643) ՀԻՄՆԱՐԿԵՑԱՒ ԹԻԻՆ ՌՃԴ (1655) ԱՒԱՐՏԵՅԱԻ։

Եկեղեցու և վանքի ներկայ

ing was in such as state of disrepair that the Superior was compelled to rebuild the whole church and renovate different parts of the complex. Further more he installed pipes to bring drinking water to the Monastery from a nearby spring. These large-scale constructions lasted 12 years. An inscription on the Northern corner of the Eastern wall of the church mentions that "The construction began in the year

տեսքը, արդիւնքն է այդ գործունէութեան։

1655 թ. Յակոբ Ջուղայեցին ընտրւում է Ամենայն Հայոց կաթողիկոս, և փոխադրւում Էջմիածին։

Շինարարական այս գործունէութիւնը շարունակում են Յովհաննէս, Պետրոս ու Յակոբ Շամբեցի վանահայրերը և վերականգնում վանքի արևմտեան պարիսպը, ճաշասրահը, վանականների խցերն ու զանգակատունը։

1759 թ.՝ Միքայել վարդապետի օրոք, երկրաշարժը աւերում է եկեղեցու տանիքը, վնասում խցերը և փլեցնում պարսպի հարաւային կողմը։

1759 թ. Յակոբ Շամախեցու և 1780-ին Ղուկաս կաթողիկոսի կոնդակները հաստատում են վանքում ստեղծւած դժւարին կացութիւնն ու տնտեսական հնարաւորութիւնների պակասը։

1826 թ. Մարգիս վարդապետի օրոք, եկեղեցին ներսից նորոգյում է և Նաղաշ (նկարիչ) Հովնաթանի որմնանկարներով հարստանում։

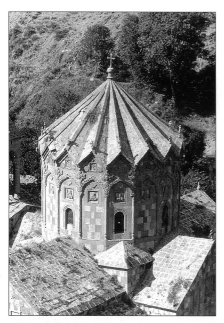
Ռուս-պարսկական պատերազմները աւարտւում են Թուրքմենչայի դաշնագրով, ըստ որի՝ Արաքս գետը դառնում է երկու երկրների սահմանը։

Պարսից Ֆաթալի շահն ու թագաժառանգ Աբբաս Միրզան աշխատում են տնտեսապէս օժանդակել վանքին, որը կտրւել էր սահմանի միւս կողմում 1643 and ended in the year 1655".

The present configuration of both the Monastery and the church are the result of this reconstruction effort. In 1655 Hagop Jughayetsi was elected as Catholicos of All Armenians and moved to St. Etchmiadzin. The Monastery Superiors Hovhannes, Petros and Hagop Shambetsi undertook further construction. The Western fortifications of the Monastery and the bell-tower were re-built as well as the refectory and the Monks' cells.

In 1759 under the rule of Father Michael an earthquake destroyed the roof of the church, damaged the cells and wrecked the southern side of the fortifications. The very same year and later in 1780 Hagop Shamakhetsi and Ghoukas (Lucas) Catholicos confirm the financial problems faced by the Monastery in their encyclicals. About fifty years later in 1826, during the leadership of Father Superior Sarkis the church and particularly its interior was renovated, frescoes were executed by the painter Nagash Hovnathan giving the church a renewed splendour

The Russo-Persian hostilities ended in 1828 under the Treaty of Torkamanchai. By virtue of this treaty the river Arax became the international border between the two countries. The consequences of this Treaty were dire for the



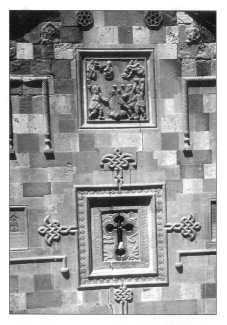
գտնւող իր հարկատու ժողովրդից, և հայաբնակ Դարաշամբ գիւղի կալւածները նւիրում են վանքին։<sup>5</sup>

1840 թ. երկրաշարժից նորից վնասւում է զանգակատունը, որը նորոգւում է 1845-ին, իսկ եկեղեցու տանիքը՝ 1865-66 -ին։

1917-20 թ. վանքը չորս անգամ թալանւում է տեղի թուրքերի կողմից և եղած գրքերը եկե-

ղեցում հրդեհւում են։

Առաջին աշխարհամարտից յետոյ դարաշամբցիների մի մասը վերադառնում է գիւղ, մի քանի ընտանիքներ էլ հաստատում են վանքում, որոնք ներգաղթի տարիներին՝ վերջնականապես փոխադրւում են Հայաստան կամ բնակութիւն հաստատում Թաւրիզում։



Monastery, since it was deprived of the support of the Armenians of Nakhichevan and the levies paid by the Armenians of the Goghtan province. To avert crisis economic aid was given to the Monastery by the Persian Fath-Ali Shah and his Regent Abbas Mirza. They gave the Monastery the lands of the Armenian-inhabited village of Darashamb.<sup>5</sup> In 1840 the belltower was once again damaged by an earthquake and was repaired in 1845. The church roof underwent further repairs between 1865 and 1866.

Between the years 1917 and 1920 on four different occasions the Turkish inhabitants plundered the Monastery and set the library

Տակավին 1948 թ. վանահայր սարկավագ Տիգրան Դարբինեանը նշել է. «...դարաւոր վանքի փլուզումին և անոր գիւղացիների չարքաշ և սովալլուկ կենցաղին...» վերաբերող մանրամասներն ու հղել Ամենայն Հայոց կաթողիկոս Գևորգ Ջ. Չո-

րեքչեանին։6

1983 թ-ից պետական «Միրասէ Ֆարհանգի» (Մշակոյթի ժառանգութիւն) հաստատութեան կողմից վանքում վերանորոգութեան աշխատանքներ են տարւել։ Մասնաւորապէս նորոգւել են եկեղեցու տանիքն ու յարակից խցերը։ «Երկիր և մշակոյթ» կազմակերպութիւնը, տարիներ շարունակ ահազանգել է վանքի վտանգաւոր վիճակի մասին ու դրամահաւաքի հասոյթը տրամադրել այս գործին։

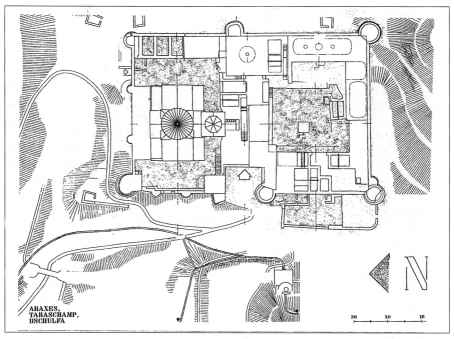
ճարտարապետութիւնը։ Վանքը` իր համարեա քառանկիւնի յատակագծով, պարսպափակ է, անկիւններրը ինչպէս և արևելեան ու հիւսիսային պատերը կիսակլոր աշտարակներով ամրացւած։<sup>7</sup>

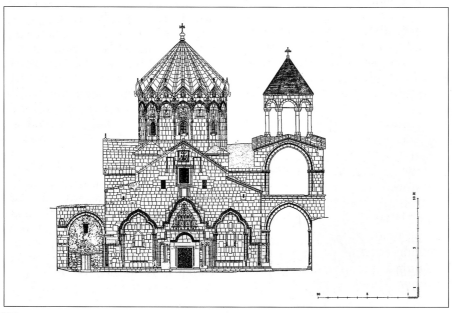
Գլխաւոր մուտքը գտնւում է վանքի արևմուտքում՝ համալիրը մասերի բաժանող ներս ընկած տարածութեան մէջ։

Վանքը բաժանւած է երեք մասերի։ Միջին տարածքում է մուտքի սրահը, որտեղից աստիճանները բարձրանում են դեպի քառասիւն կամարածածկ խոհանոցը։ Աստիճանների երկու կողմերում, երկու հարկերի վրայ on fire. After the First World War a of Armenians number Darashamb village returned to their ancestral homes. A few families elected to settle within the confines of the Monastery. In 1948-1949 some of these families were repatriated to Armenia while the others chose to move to Tabriz. In his letter to the Catholicos of All Armenians Gevorg Chorekchian Tigran dated 1948 Father Darbinian gives detailed description of the damages inflicted on the Monastery, the famine and the sufferings of the villagers.6

Since 1983 the Iranian State Agency "Mirase' Farhangi" (Cultural Heritage) has made funds available for the renovation of the Monastery. The church roofs as well as the cells have been renovated. The Paris based Armenian organisation "Land and Culture Organisation-LCO" (Organisation Terri et Culture - OTC) has been relentlessly warning everyone about the precarious state of the Monastery and the urgent necessity of raising funds for it restoration.

Architecture of the Monastery. The Monastery buildings are grouped in two internal courtyards, the whole complex is square in shape and is equipped with fortifications having semirotunda towers. The main entrance is located on the West within the exterior recess whereby





տարբեր մեծութեամբ տնտեսական բաժնի սենեակներն են։

Վանքի հիւսիսային բաժնի կենտրոնում Մբ. Ստեփանոս Նախավկայ եկեղեցին է, որին կից և իր ու պարրսպի միջև ընկած տարածքում է գտնւում յետագայում աւելացւած միանաւ, թաղակիր կամարներով ծածկւած Պօղոս-Պետրոս եկեղեցին։

Մայր եկեղեցու հարաւում զանգակատունն է, որի առաջին երկու հարկերը քառանկիւն են, իսկ երկրորդ հարկը բաղկացած է ութ կամակարապ սիւներից, որոնց վրայ նստած է սրածայր վեղարը:

Արևելեան պարսպին կից՝

վանականների խցեր են։

Համալիրի հարաւում, կենտրոնական բակի արևմուտքում վանականների երկշար և երկհարկ խցերն են, հարաւում՝ վանահօր բնակարանն ու ձեռագրատունը, իսկ արևելքում՝ Վահան իշխանի սրահը, սեղանատունն ու լարակից սենեակները:

Եկեղեցու պատերն արտաքուստ կառուգւած են սրբատաշ բաց և մուգ սրճագուն կրաբաոհց, հսկ ներսը արիւսապատ է և

ծեփւած կրաշաղախով։

Եկեղեցին, դրսից քառանկիւնի, ներսից խաչաձև, եռաբսիդ, չորս երկհարկանի աւանդատներով և շեշտւած խորանով կենտրոնագմբեթ չէնք է։

Եկեղեցու կենտրոնում բարձրագող թմբուկը 16 նիստանի է, որի վրալ նստած է հովհարաձև վեղարով աւարտւող գմբեթը։

the complex is divided into two. The Monastery is made up of three sections. The middle section is the entrance, which leads to the main hall from where a stairway leads to an arched kitchen with four columns. On either side of the stairway lie the two floors with various rooms, which act as larders and food storing facilities.

The church of Stepannos Nakhavka is located in the northern enclosure. The single nave church of St. Paul and St. Peter with its slate covered arches was later built adjacent to the main church in the area between the church and the fortification walls. The bell-tower is located to the south of the main church. The first two floors of the bell-tower are square shaped and the third floor is made of eight arched columns that support the capped cupola.

The cells adjacent to the eastern walls are monks' cells. In the Southern courtyard of the complex there are further monks' cells. which are two storied. Next to them are the Father Superior's quarters and the library. The Vahan Mamikonian hall and the refectory are situated to the east.

The exterior of the church is faced with polished tufa stone of light and dark brown colour. The interior is brick covered with lime aggregate. From the exterior the church looks square but inside it is cross shaped and three apsed, with a central dome. The side apses are seven pillared and the vestries in

Եկեղեցու արտաքին ճակատները՝ հյուսկէն հորհցոնական զարդագօտիով, երկու մասերի են բաժանւում։ Եկեղեցու արևմտեան ճակատր տարբերւում է միւսներից ուղղահայեազութիւնը շեշտող՝ ներս ընկած երեք խորշերով, որոնք շրջանգւած են կամարներով և կիսակյոր երիզով։ Երկու արտաքին խորշերո ծածկւած են նւիրատուների ուխտաւորների արձանագիր խաչքարերով։ Կենտրոնական խորշում եկեղեցու մուտքն է՝ ագուլիսցիների նւիրած փայտէ գեղեցիկ դուռը։

Տասնեակ խաչքարեր զարդարում են նաև եկեղեցու արևելեան և հարաւային պատերը։

Արևելեան ճակատում խորանի խաչաթև ակնատը շրջանակւած է զարդաքանդակներով, որից վեր է գտնւում վանքը խորհրդանշող բարձրաքանդակը՝ «Ստեփանոսի քարկոծումը»:Արևելեան ճակատը աւարտւում է վարդաքանդակներով և շէնքի պահապան արծւաքարով։

Հեուից իսկ ուշադրութիւն գրաւող եկեղեցու գմբեթը վանական համալիրում իշխող հանգա-

մանք ունի։

16 նիստանի թմբուկը հարուստ է զարդասիւներով և զարդակամարներով, իսաչքար և վարդեակներով, հրեշտակներով, մասնաւորապէս՝ 16 սրբերի բարձրաքանդակներով։

Արևմուտքում՝ Յիսուս Քրիստոսի, արևելքում՝ Յովհաննէս-Մկրտչի, հիւսիսում՝ Մարիամ the two corners are two storied. The central drum of the church has 16 columns and is covered with fan shaped corned dome.

fan shaped capped dome.

The exterior facades of the church are divided into two sections by means of interwoven, ornamental stripes. The western fasade differs from the others by having three recesses, which are capped by arches and semi-circular stripes. The decorative Khachkars donated by the church benefactors and pilgrims are installed in the two outside recesses. The central recess leads to the main entrance of the church with its elaborately carved wooden door donated by the population of the town of Agulis. Scores of Khachkars decorate the eastern and southern wall of the church.

On the eastern fasade, the altar ogive is framed by decorative carvings above which one can see an important carving relating to the Monastery, that of the stoning of St Stepannos Nakhavka. The eastern fasade ends with carving of roses and an eagle – the guardian of the Monastery.

Viewing from a distance, the attention is drawn to the dome of the church, which dominates the

Monastery complex.

The 16 pillars of the drum and the interconnecting arches are reach with decorative carvings, Khachkars, roses and angels, in particular with the carved statues of the 16 saints. These consist of the carvings of Jesus Christ on the

Աստւածածնի, հարաւում` Գրիգոր Լուսաւորչի և յաջորդաբար 12 առաքեալների բարձրաքան-

դակները։

Թմբուկը աւարտւում է հովհարաձև վեղարով, որի ջրթողները (ջրհորդան) կենդանակերպ արձանիկներ են, իսկ հովհարների անկիւններին կանգնեցւած են քարակերտ թևավոր խաչեր։

Եկեղեցին ներսից ծեփւած է, որի վրայ տեղ-տեղ պահպանւել են XIX դարի որմնանկարնե-

րի մնացորդներ։

The interior of the church is plastered on the surface of which, in some places the remains of the 19th century frescoes are still visible. The paintings belong to the school of Hovnatanians, who decorated the churches of the Goghtan province in the 18th and 19th centuries.

western column, John the Baptist on the eastern, Mary Mother of

God on the northern and St.

Gregory the Illuminator on the

southern columns. The 12 apostles

are carved on the remaining

columns. Stone crosses seat on the

corners of the fan shaped cupola.

- 1 Բասմաջեան Կ., Մեր Հնութիւնները, «Բանասէր», 1902, N4, 15 98։
- 2 Ոսկեան Հ., Մաղարդա Նախավկայի վանքին կոնդակները, «Հանդէս ամսօրեայ», 1941, էջ 230-234։
- 3 Փափազյան Հ,, Երկու նորայայտ իլխանական յառլիկներ, «Բանբեր Մատենադարանի» , N6Երևան,1962,էջ 391:
- 4 Ոսկեան Հ., Նախճավանի վանքերը, «Հանդես Ամսօրեայ»,1941, էջ 204։
- 5 Փափազյան Հ., նշվ. հոդւածը, էջ 392։
- 6 ՀՀՊՊԿԱ, ֆոնդ 409, ցուցակ 1, գործ 4243, թերթ 4-5:
- 7 Hartmut Hofrichter, Das Klosier Sdepannos Nachawega in der iranischen Provinz Aserbaidschan «Revue des atudes Armeniennes, IX, Paris, 1972, to 193-239:

- 1 K. Basmajian, "Our heritage", "Banaser", 1902, No. 4, 15, 98
- 2 H. Voskean, "Decrees of the Malarda of Nakhavka Monastery", "Handes Amsorya", 1941, p.p. 230-234
- 3 H. Papazian, "Yerku norahayt Il-Khanian Yarlikner", Banber Matenadarani", No. 6, 1962,p. 391
- 4 H. Voskean, "Monasteries of Nakhjevan", "Handes Amsorya", 1941, p. 204
- 5 H. Papazian, "Yerku norahayt Il-Khanian Yarlikner", "Banber Matenadarani", No. 6, 1962, p. 392
- 6 Armenian State Archives No. 409, list 1, file 4243, p.p. 4-5
- 7 Hartmut Hofrichter, Das Klosier Sdepannos Nachawega in der iranischen Provinz Aserbaidschan «Revue des ätudes Armeniennes, IX, Paris, 1972, to 193-239:

### Մբ. Թադէոս Առաքեալի եւ Մբ. Ստեփանոս Նախավկայի վանքերը

The Monastries of St. Thaddeus Apostle and St. Stepannos Nakhavka

Խմբագիր` Լաուրա Մանուկյան Թարգմանիչ` Ձոհրաբ Մնացականյան Էջադրող` Սյուզի Մաշուրյան

Editor: Laura Manoukyan Translator: Zohrab Mnatsakanyan

Page maker: Susy Mashuryan

«Ռուբին» տպագրական ԱՁ Երեւան-33, Գյուլբեկյան 38 Printed by "Rubin" Individual Enterprise *Այս Գրքոյկը նւիրում ենք «Երկիր եւ մշակոյթ» կազմակերպութեանը եւ շնորհաւորում պարիների իր նւիրյալ գործունէութիւնը*:

«Հայկական ճարտարապետութիւնն ուսումնասիրող» կազմակերպութիւն

This book is dedicated to the "Land and Culture" Organisation in recognition of many years of its activities and devotion to the nation.

"Research on Armenian Architecture" Organisation

